
 

5.   QUAND « ROYAUME DE DIEU » 

SIGNIFIE MONARCHIE 

Les prophéties de l'AT concernant le Messie et son règne terrestre sont 

nombreuses. Dès la conclusion de l'alliance du Sinaï avec Israël, celui-

ci avait reçu la promesse que s'il obéissait aux termes de l'alliance, il 

deviendrait un royaume de prêtres et une nation sainte, car toute la 

terre appartenait au Seigneur (Ex 19:6). Un royaume de prêtres est 

traduit par la Septante par un sacerdoce royal, c'est-à-dire une nation 

sacerdotale dotée d'un pouvoir royal et glorieux, et non pas seulement 

une nation de prêtres gouvernée par le Seigneur. Ils devaient être la 

nation de Dieu qui gouvernerait le monde pour lui. 

Mais Israël n'a pas respecté l'alliance ; son idolâtrie et sa désobéissance 

l'ont disqualifié. Leur situation a atteint son paroxysme lorsqu'ils ont 

rejeté Jésus comme leur Messie et l'ont livré à Pilate. Jésus a alors 

conféré le royaume à ses disciples ; les croyants chrétiens de toutes les 

nations régneraient désormais avec lui (1 Pi 2:4-5, 9, Ap 1:6, 5:9-10). 

Daniel est le seul prophète à avoir prédit l'exaltation des saints au point 

qu'ils régneraient avec le Messie. Ils sont appelés les saints du Très-

Haut ou les saints des hauts lieux (Dn 7:18, 21-22, 27). 

Les versets suivants montrent clairement qu'Israël a perdu son droit à 

la royauté, et que celui-ci a ensuite été accordé par Jésus à ses 

disciples, des rachetés de toutes tribus, langues et nations. C'est 

l'Église que Jésus se construit. Enfants de Dieu par la nouvelle 

naissance, ils sont membres de la famille de Dieu (Jn 1:12), ce qui fait 

d'eux des héritiers, héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ (Rm 8:17). 

Eux et leur Seigneur ne sont héritiers que parce qu'ils n'ont pas encore 

commencé à régner. Jésus sera roi, et ses disciples constitueront sa 

monarchie. Ils hériteront tous de la royauté. 

Quarante-quatre pour cent des versets sur le « royaume de Dieu » font 

référence aux croyants, leur enseignant leur relation avec le royaume 

de Dieu et leur position dans la monarchie. Un aspect de la 

glorification de l’Église est de régner avec le Christ après son retour 

sur Terre en tant que son gouvernement pendant le millénaire. 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


 
 

La monarchie messianique appartient aux humbles (Mt 5:3, 10, 19:14, 

Mc 10:14-15, Lc 6:20, 12:32, 18:16-17, Col 1:12-13, Jc 2:5). 

Les croyants entrent maintenant dans la monarchie (Mt 13:38, 16:19, 

19:23-24, 21:31, 43, 22:2, 9-10, 23:13, Mc 4:26, 10:15, 23-25, 12:34, 

Lc 9:62, 12:32, 14:15, 16:16, 18:17, 24-25, Jn 3:3, 5). 

La monarchie est caractérisée par la droiture, la justice, la joie dans le 

Saint-Esprit (Rm 14:17) et la puissance (1 Co 4:20). 

Le Messie appelle des individus de toutes les nations à la monarchie 

dans un processus largement inaperçu (Mt 13:24, 38, 47, 22:2, 9, Mc 

4:26, 29, Lc 13:20, 29). 

La monarchie passe d’un petit nombre à une multitude (Mt 13:31-32, 

Mc 4:30-32, Lc 13:18-19). 

Lorsque le royaume de Dieu fait référence aux saints, cela nous 

renseigne sur leur position actuelle en Christ. Le royaume de Dieu leur 

appartient en ce sens qu'ils en sont les héritiers. Ils n'exerceront leur 

royauté qu'au retour de Jésus. En raison de leur statut actuel, de 

nombreux érudits ont conclu à tort que le royaume de Dieu avait été 

inauguré. Même Jésus n'est qu'un héritier ; son règne messianique n'a 

pas encore commencé. Lorsque la septième trompette sonne, le 

royaume du monde devient celui de notre Seigneur (Ap 11:15). C'est 

le début de son règne. Le refrain d'alléluia « Alléluia ! Car le Seigneur 

Dieu Tout-Puissant règne » (Ap 19:6) ne devient réalité qu'au retour 

de Jésus et à la chute du royaume mondial, « Babylone ». La plupart 

des versions traduisent simplement « règne », mais le verbe est à 

l'aoriste et devrait être traduit par « est devenu roi » ou « a commencé 

de régner », comme le pensent plusieurs d'entre elles. 

Dans les versets suivants sur le royaume de Dieu, « royaume » signifie 

royauté et fait référence à la monarchie. C'est la royauté messianique 

(gouvernement) dont héritent les croyants. Ils sont qualifiés pour 

partager l'héritage du peuple saint de Dieu dans le royaume de lumière, 

le royaume du Fils qu'il aime, contrairement à la domination des 

ténèbres de Satan d'où ils sont venus (Col 1:13). 

Entrer ou hériter du royaume de Dieu ne signifie pas la seigneurie du 

Christ, comme certains l'enseignent. Entrer dans le royaume, c'est 

accéder à la royauté, au gouvernement messianique. Le royaume du 



 
 

Fils qu'il aime est le royaume messianique que Jésus appelle le 

royaume de Dieu. 

Les incroyants n'hériteront pas de ce royaume. Cela ne signifie pas 

qu'ils n'y seront pas ; cela signifie qu'ils n'ont aucune chance d'hériter 

de la royauté et de faire partie de la classe dirigeante. Ils sont rejetés 

comme l'ont été les Israélites incroyants. Israël et les incroyants 

survivants seront sujets du royaume. C'est pourquoi le Messie régnera 

avec une verge de fer. 

Il existe différents niveaux de statut au sein de la monarchie. Tous ne 

sont pas égaux ; les saints seront récompensés selon leurs actions. 

Les croyants entrent dans la famille de Dieu lorsqu'ils naissent de 

nouveau. Ils deviennent enfants de Dieu. Au retour de Jésus, ils 

hériteront de la monarchie. Un jour, alors que je traduisais la Bible 

boko, j'ai demandé à mon équipe de traduction africaine ce que 

signifiait entrer dans un royaume dans leur langue. Sans hésiter, ils 

m'ont répondu que cela signifiait accéder au gouvernement. Cela a 

transformé ma vision du royaume de Dieu. De nombreux versets 

bibliques parlent d'entrer ou non dans le royaume maintenant. Bien 

que le règne messianique soit futur, les croyants peuvent se réjouir de 

leur statut présent. Ils sont sauvés, ils ont la vie éternelle, leurs noms 

sont inscrits dans le livre de vie de l'Agneau et ils sont héritiers du 

royaume. 

Métonymie dans les paraboles 

Plusieurs paraboles de Jésus concernent les saints qui détiendront 

l'autorité royale dans la monarchie messianique que Dieu établira sur 

Terre. La plupart se rapportent à leur statut et à leur situation actuelle, 

tandis que le chapitre suivant se concentre sur le Messie et le règne 

futur de sa monarchie. Dans Matthieu 13, les paraboles nous 

renseignent sur la formation et la nature actuelles de la monarchie. 

1. Les pauvres en esprit possèdent la royauté 

Bienheureux les pauvres en esprit, car à eux appartient la 

royauté du ciel (la monarchie messianique) (Mt 5:3). 

Chaque roi a une monarchie, et Jésus en aura une aussi. Il confère la 

royauté à ses disciples (Lc 22:29), qui régneront avec lui pendant 



 
 

mille ans (Ap 20:4-6) et qui régneront sur la Terre (Ap 5:10). Les 

pauvres en esprit sont ceux qui connaissent leur besoin de Dieu. 

Dans le passage parallèle de Luc, Jésus dit à ses disciples : 

« Heureux êtes-vous, vous qui êtes pauvres ! » Contrairement à la 

politique mondiale, Jésus confère la royauté aux pauvres et aux 

faibles qui croient en lui. Il est important de comprendre que le 

royaume leur appartient. Ils ne sont pas sujets ; ils sont héritiers et 

domineront sur la Terre. Heureux les doux, car ils hériteront de la 

Terre (Mt 5:5). Les chrétiens hériteront de la Terre lorsqu'ils la 

gouverneront avec le Christ pendant le Millénium. Daniel fut le seul 

prophète à avoir eu ces visions. Il a écrit : « Je regardais cette corne 

(l'Antéchrist) faire la guerre aux saints et les vaincre, jusqu'à ce que 

l'Ancien des jours vienne et prononce un jugement en faveur des 

saints des lieux célestes, et le temps arriva où ils posséderont le 

royaume » (Dn 7:21-22). Et encore : « Alors la souveraineté, la 

puissance et la grandeur de tous les royaumes qui sont sous les cieux 

seront données aux saints des lieux célestes » (Dn 7:27). 

2. Les persécutés possèdent la royauté 

Heureux ceux qui sont persécutés pour avoir fait le bien, car à 

eux appartient la royauté céleste (la monarchie messianique) 

(Mt 5:10). 

Les justes sont persécutés parce qu'ils s'identifient à Jésus et 

accomplissent la volonté de Dieu. Leur récompense est la royauté qui 

vient de Dieu. En tant que fils de Dieu, ils sont héritiers du royaume 

messianique. Ils n'ont pas encore commencé à régner, mais la royauté 

leur appartient assurément. Le salut, la vie éternelle, la résurrection et 

l'héritage du royaume sont différents aspects de leur glorification. 

3. Le plus petit dans la monarchie est plus grand que Jean-

Baptiste 

Je vous dis en vérité, parmi ceux qui sont nés de femmes, il 

n'en a pas paru de plus grand que Jean-Baptiste ; et cependant, 

le plus petit dans la royauté d'en haut est plus grand que lui 

(Mt 11:11). 

Le plus petit dans le royaume jouit néanmoins d'un grand privilège. 

Il est sauvé, il a la vie éternelle et il fait partie de la monarchie qui, 



 
 

après la résurrection, régnera avec le Messie. La Loi et les Prophètes 

ont été proclamés jusqu'à Jean ; depuis lors, la bonne nouvelle de la 

royauté divine est prêchée (Lc 16:16). Le statut ou le privilège de 

celui qui est membre de la famille royale de Dieu par sa nouvelle 

naissance est supérieur à celui de Jean en tant que héraut du 

royaume. Jean, en tant que croyant en Jésus, fera également partie 

de la monarchie après la résurrection, aux côtés des patriarches juifs. 

Nous ne sommes pas plus grands que lui. 

4. La parabole du semeur (Mt 13:3-9, 18-23) 

Dans cette parabole, la semence est le message prêché par Jésus 

concernant le Messie et son royaume (13:19). La parabole nous montre 

différentes manières dont les gens réagissent au Messie. Certains 

manquent d'informations (la semence sur le chemin) et Satan vient et 

efface ce qu'ils entendent avant qu'ils puissent y répondre 

sérieusement. D'autres, trop superficiels (la semence tombée sur des 

terrains rocailleux), ne laissent pas le message pénétrer profondément 

et transformer leur vie. D'autres réagissent positivement au message, 

mais, par soucis et par amour de l'argent, ne persévèrent pas (la 

semence tombée parmi les épines). Mais lorsque le message de Jésus 

est accepté par ceux qui ont un cœur noble et bon, ils se convertissent 

et adhèrent à l'enseignement du Messie et de son royaume à venir, et 

deviennent plus ou moins féconds. 

5. La parabole du grain de moutarde 

 Jésus dit : À quoi ressemblera la royauté de Dieu (la monarchie 

messianique), ou quelle parabole utiliserons-nous pour la 

décrire ? Elle est semblable à une graine de moutarde, la plus 

petite de toutes les graines lorsqu'on la sème, mais une fois 

plantée, elle pousse et devient la plus grande des plantes du 

jardin, avec des branches assez grandes pour que les oiseaux 

puissent se percher à son ombre (Mc 4:30-32). 

La graine de moutarde est minuscule, mais son arbre pousse 

suffisamment pour que les oiseaux puissent s'y percher. Comparez le 

passage messianique d'Ézéchiel 17:22-24, dans lequel le Seigneur 

plante une branche de cèdre, et toutes sortes d'oiseaux viennent y 

habiter et y nicher. Les oiseaux qui viennent se percher sur l'arbre sont 



 
 

des croyants qui deviennent la monarchie dans le royaume du Messie, 

et non de simples sujets. Le Messie sème des graines dans son jardin ; 

le monde entier. Cela a commencé avec le petit groupe de disciples de 

Jésus, mais le jour de la Pentecôte, 120 croyants se sont rassemblés et 

sont rapidement passés à 3 000, puis à 5 000. Au fil des siècles, des 

personnes de toutes les nations et de tous les groupes ethniques ont 

répondu présent. Un tiers de la population mondiale se réclame 

actuellement de la foi chrétienne, et seul le Seigneur connaît ceux qui 

lui appartiennent ; maintenant, un très grand nombre de personnes de 

toutes les nations. Le public juif s'attendait à ce que le Messie vienne 

en puissance et vainque ses ennemis ; Ils ne s'attendaient pas à ce que 

le royaume commence comme ça. 

6. La parabole du blé et de l'ivraie 

Jésus leur dit une autre parabole : La royauté du ciel est 

semblable à un homme qui a semé une bonne semence dans 

son champ (Mt 13:24). 

Dans cette parabole, le Messie sème à nouveau, mais cette fois, la 

bonne semence qu'il sème n'est pas le message. La « semence » 

représente les fils du royaume (Mt 13:38), les justes, ceux qui 

constitueront la monarchie dans le royaume à venir. Il ne serait pas 

surprenant pour les auditeurs juifs de Jésus d'apprendre que les graines 

qu'il sème sont des personnes. Voir la section « Les fils du royaume » 

au chapitre 11. 

Le champ est le monde, ce qui signifie que le royaume de Dieu n’est 

pas seulement pour les Juifs comme ses auditeurs l’auraient attendu, 

mais pour toutes les nations. L'ennemi du semeur, le diable, sème lui 

aussi des graines, l'ivraie, qui représente les fils du Malin ; les 

malfaiteurs en général. Satan gagne aussi de nombreuses âmes à sa 

cause. Les justes et les méchants sont mêlés dans le monde et ne 

pourront être séparés jusqu'à la moisson (le jugement) de la fin des 

temps. Cette moisson de la fin des temps n'est pas le jugement dernier, 

mais le jugement de la venue du Messie, tel que décrit dans 

Apocalypse 14:14-20. L'ivraie est détruite à la bataille 

d'Harmaguédon, ce grand pressoir de la colère divine, et de là jetée en 



 
 

enfer. La bonne semence hérite de la monarchie, elle est donc 

ressuscitée et reçoit la royauté. 

Ce scénario rappelle les personnes auxquelles Daniel faisait référence 

lorsqu'il disait que beaucoup de ceux qui dorment dans la poussière de 

la terre se réveilleront, certains pour la vie éternelle, d'autres pour la 

honte et le mépris éternels. Ceux qui manifesteront la sagesse 

brilleront comme la splendeur de l'étendue du ciel, et ceux qui 

ramèneront beaucoup à la justice brilleront comme les étoiles pour 

toujours (Dn 12:2-3). Ce sont les saints qui recevront le royaume et 

l'hériteront pour toujours (Dn 7:18). 

7. La parabole du levain 

 Il leur dit encore une autre parabole : La royauté du ciel est 

semblable au levain qu'une femme a pris et enfoui dans 

soixante livres de farine, jusqu'à ce qu'il ait dissous toute la 

pâte (Mt 13:33). 

Cette fois, la monarchie du Messie est comparée à une femme 

mélangeant de la levure à trois mesures de farine jusqu'à ce qu'elle 

imprègne le tout. La quantité de levure est infime et discrète, mais elle 

imprègne les soixante livres de farine. La puissante influence du 

message de l'Évangile est invisible, tout comme la levure, une 

substance fongique qui provoque la fermentation. Le monde incrédule 

prête peu d'attention à cette activité spirituelle, mais une fois la tâche 

accomplie, elle aura imprégné le monde entier, transformant des gens 

de toutes tribus, de tous peuples, de toutes langues et de toutes nations, 

qui deviendront tous la monarchie du royaume du Messie. C'est un 

message puissant et pénétrant ; partout où il est prêché fidèlement, il y 

a des résultats. 

8. La bonne semence est la monarchie 

 Le champ, c'est le monde, et la bonne semence, ce sont les 

fils du royaume (la monarchie messianique) (Mt 13:38). 

En expliquant la parabole de l'ivraie, Jésus dit que la bonne semence 

est semée par le Fils de l'homme et que l'ivraie est semée par le malin. 

Le message ici n'est pas la bonne semence semée par le Messie ; la 



 
 

semence, ce sont les fils du royaume, et non les citoyens. Il s'agit d'une 

expression juive. Dans Matthieu 8:12, ce sont les fils du royaume (les 

Juifs) qui sont jetés dehors. Ils étaient censés régner, mais ils ont perdu 

le royaume. Dans 2 Rois 11:1, Athalie a détruit toute la famille royale 

(hébreu : toute la semence royale), les héritiers. La bonne semence, 

c'est la monarchie, l'ivraie, ce sont les fils du malin qui seront punis en 

enfer. Le processus n'est pas visible, mais la population mondiale est 

divisée en deux groupes qui seront jugés et séparés par le Messie à la 

fin des temps. Alors les justes brilleront comme le soleil dans le règne 

messianique établi par leur Père (Mt 13:43). 

9. La parabole du filet de pêche 

 Encore une fois, le royaume des cieux est semblable à un filet 

jeté dans le lac et qui attrape toutes sortes de poissons (Mt 

13:47). 

Le lac représente le monde, et les poissons représentent les habitants 

de toutes les tribus et nations. Tout comme un filet jeté dans un lac 

attrape des poissons de toutes sortes, la prédication de la Bonne 

Nouvelle de Jésus attire des personnes très diverses, et toutes ne se 

révèlent pas bonnes. À la fin des temps, le jugement commencera par 

la maison de Dieu. Les anges sépareront les justes des méchants et leur 

assigneront leur destinée éternelle. Les justes ressusciteront pour la vie 

éternelle, tandis que les méchants seront jugés et condamnés à l'enfer. 

Ceci est un avertissement aux chrétiens pour s’assurer qu’ils craignent 

véritablement Dieu et non des chrétiens de nom à qui le Seigneur dira : 

« Je ne vous ai jamais connus. » 

10. Les clés du royaume des cieux 

Je te donnerai les clés de la royauté céleste (la monarchie 

messianique). Tout ce que tu lieras sur la terre sera lié au ciel, 

et tout ce que tu délieras sur la terre sera délié au ciel (Mt 16:19). 

La clé de la maison de David est mentionnée dans Ésaïe 22:22 et à 

nouveau dans Apocalypse 3:7, où Jésus est celui qui a le pouvoir 

d'ouvrir et de fermer, d'admettre ou d'exclure des personnes de sa 

monarchie. Il donne ces clés à Pierre, puis à tous les apôtres (Mt 

18:18), et leur dit d'aller faire des disciples de toutes les nations. Les 



 
 

clés représentent l'autorité qu'ils ont pour prêcher l'Évangile et 

permettre aux gens d'entrer dans la monarchie. Il s'adressait aux 

apôtres, mais par analogie, cette autorité se transmet à travers les âges 

à tous les croyants. Par la prédication de l'Évangile, ils ouvrent la porte 

à l'entrée dans la monarchie messianique. Ceux qui répondent au 

ministère d'évangélisation deviennent enfants de Dieu et héritiers de 

la royauté. L'aspect futur antérieur des verbes indique que les apôtres 

accompliront ce que Dieu a déjà décidé. La meilleure interprétation de 

la liaison et du dénouement est à la lumière de Jean 20:22-23 : « Après 

avoir dit cela, il souffla sur eux et dit : Recevez le Saint-Esprit. Si vous 

pardonnez les péchés des hommes, ils leur seront pardonnés. Si vous 

ne leur pardonnez pas, ils ne leur seront pas pardonnés. » 

11. Qui est le plus grand dans le royaume des cieux ? 

 En ce temps-là, les disciples de Jésus s'approchèrent de lui et 

lui demandèrent : « Qui est le plus grand dans le royaume des 

cieux (la monarchie messianique) ? » Il répondit : « En vérité, 

en vérité, je vous le dis, si vous ne changez pas et ne devenez 

comme les petits enfants, vous n'entrerez jamais dans le 

royaume des cieux. » Celui qui s'humilie et devient comme ce 

petit enfant est le plus grand dans le royaume des cieux (Mt 

18:1, 3-4). 

Le royaume des cieux n'est pas l'Église ; c'est la monarchie, les 

croyants authentiques qui régneront avec Christ pendant le millénaire. 

Pour devenir un véritable croyant, il faut faire preuve de l'humilité et 

de la confiance dont font preuve les enfants, naître de nouveau et 

devenir une nouvelle créature en Christ. Jésus a souvent dit que les 

premiers seront les derniers et les derniers les premiers. Le statut actuel 

ne sera plus reconnu dans le futur. Les pauvres en esprit, les doux, les 

miséricordieux, les cœurs purs et les artisans de paix seront exaltés. 

Tous n'auront pas le même statut dans la monarchie, mais la valeur ne 

sera pas déterminée par des critères mondains. 

12. La parabole du serviteur impitoyable 

 C'est pourquoi le royaume des cieux est semblable à un roi qui 

voulut régler ses comptes avec ses serviteurs (Mt 18:23). 



 
 

La parabole répond à la question de Pierre sur la fréquence à laquelle 

il doit pardonner à son frère. Frère désigne une personne proche, 

comme un coreligionnaire. La parabole de Jésus sur un roi et ses 

serviteurs enseigne que le pardon doit également exister entre les 

membres de sa monarchie. Ils sont frères et doivent se pardonner 

mutuellement de tout leur cœur. Bien que le mot utilisé pour serviteurs 

soit littéralement « esclaves », il désigne les fonctionnaires du roi ; des 

esclaves ne devaient pas une telle somme d'argent au roi. Dieu nous a 

montré un tel amour en nous pardonnant tous nos péchés donc nous 

devons faire autant les uns envers les autres. 

13. Seuls les humbles posséderont la monarchie 

 Jésus a dit : Laissez les enfants venir à moi, ne les en empêchez 

pas, car la royauté du ciel (la monarchie messianique) 

appartient à des gens comme ça (Mt 19:14). 

Comme le précédent, ce verset exprime la nécessité de l'humilité pour 

accéder à la monarchie. Dieu s'oppose aux orgueilleux, mais accorde 

sa faveur aux humbles (Jc 4:6, 1 Pi 5:5). Même les enfants peuvent 

accéder à la monarchie et doivent être encouragés à faire confiance à 

Dieu. De nombreux croyants, sinon la plupart, trouvent le Seigneur 

dès leur jeunesse. La traduction de la Bible du Semeur : « Le royaume 

de Dieu est à ceux qui leur ressemblent » est une traduction possible. 

La monarchie messianique est composée de personnes comme celles-

ci et est possédée par elles. Dieu leur donne la vie éternelle et la 

royauté qui commence par un règne millénaire sur Terre. Son salut est 

un don, ils devraient donc le recevoir humblement, avec 

émerveillement et gratitude. 

14. Il est difficile pour les riches d’entrer dans la monarchie 

 Jésus dit alors à ses disciples : « En vérité, en vérité, je vous le 

dis, il est difficile à un riche d'entrer dans la royauté du ciel (la 

monarchie messianique). Je vous le dis encore, il est plus 

facile à un chameau de passer par le trou d'une aiguille qu'à un 

riche d'entrer dans la royauté de Dieu. » (Mt 19:23-24) 

L'humilité est nécessaire pour abandonner sa vie à Jésus et naître de 

nouveau. C'est admettre que sa vie n'est pas ce qu'elle devrait être et 



 
 

cela implique une soumission. Sans la nouvelle naissance, personne 

ne peut accéder à la monarchie messianique. Seuls ceux qui croient 

en Jésus et l'accueillent avec humilité peuvent devenir enfants de 

Dieu et cohéritiers du Christ. 

C'est le premier d'une longue série de versets qui évoquent l'accession 

à la royauté, sens premier du mot grec pour royaume. Accéder à la 

royauté signifie rejoindre les détenteurs de l'autorité royale, la famille 

royale ou la monarchie. Les chrétiens ne sont jamais considérés 

comme des sujets du royaume messianique. 

Jésus répondait à une question sur ce qu'il fallait faire pour obtenir la 

vie éternelle. Il parla de l'accession à la royauté, et les disciples 

demandèrent alors : « Qui donc peut être sauvé ? » Le salut, la vie 

éternelle et la vie dans la monarchie messianique sont des manières 

différentes d'envisager la destinée des justes. Tous ceux qui sont 

sauvés ont la vie éternelle et sont membres de la famille royale de 

Dieu. 

15. La parabole des ouvriers de la vigne 

La royauté du ciel est semblable à un propriétaire qui sortit dès 

le matin afin d’embaucher des ouvriers pour sa vigne (Mt 

20:1). 

La parabole raconte l'histoire d'un propriétaire terrien et des ouvriers 

qu'il engage pour travailler dans sa vigne. Le propriétaire représente 

le Messie, et les ouvriers sa monarchie. La parabole enseigne la 

générosité du roi envers son peuple, sa grâce, qui transcende les 

idées humaines sur l'équité. Personne ne reçoit moins que ce qu'il 

mérite, et personne ne devrait donc mépriser la générosité 

manifestée envers ceux qui sont sauvés et qui ne semblent pas faire 

grand-chose. Tous sont sauvés par la grâce. Au tribunal du Christ, 

chacun recevra ce qui lui est dû pour les actions accomplies dans son 

corps, qu'elles soient bonnes ou mauvaises (2 Co 5:10). Mais cette 

parabole ne traite pas de récompenses pour un service fidèle ; elle 

traite de la position sociale importante ou du statut que chacun reçoit 

après son salut. En tant qu'enfants de Dieu, ils sont tous héritiers de 

la monarchie. 



 
 

16. La volonté de faire la volonté de Dieu est une condition 

préalable 

 Jésus leur dit : En vérité, en vérité, je vous le dis, ce sont les 

publicains et les prostituées qui vous devancent dans la 

royauté de Dieu (la monarchie messianique) (Mt 21:31). 

Jésus raconta une parabole sur deux fils aux chefs des Juifs : les grands 

prêtres et les anciens. Lorsqu’on lui confia une tâche, le premier fils 

dit qu’il ne voulait pas y aller, mais il y alla plus tard. Le second dit : 

« J’irai, Seigneur », mais il ne le fit pas. Les chefs juifs convinrent que 

le premier fils avait fait mieux, puis Jésus leur appliqua la même 

parabole, disant que les publicains et les prostituées entreraient dans 

la royauté messianique avant eux. Il vint vers son peuple, et ils ne 

l’accueillirent pas, mais à ceux qui crurent en lui comme le Messie, il 

donna le droit de devenir enfants de Dieu (Jn 1:9). 

17. La monarchie sera retirée à Israël 

 C'est pourquoi je vous dis que la royauté de Dieu (la 

monarchie messianique) vous sera enlevée et donnée à un 

autre peuple, qui en portera les fruits (Mt 21:43). 

Dans la parabole des vignerons, Israël faillit à sa tâche de diriger la 

vigne de Dieu. Ils lapidèrent les prophètes et tuèrent le Fils, héritier de 

la vigne. Lorsque les chefs juifs rejetèrent le Messie et le livrèrent aux 

Romains, la foule elle-même choisit Barabbas et ordonna à Pilate de 

le crucifier. Israël perdit ainsi son droit à la royauté, et Dieu le donna 

à un nouveau groupe de personnes, issues de toutes les nations, qui 

deviendraient des croyants féconds. 

La parabole des deux fils, des vignerons et le banquet de noces 

enseignent tous que les Juifs, pour la plupart, rejetteraient l'Évangile, 

et que la royauté qui leur était initialement destinée serait donnée à 

d'autres vignerons, les croyants de toutes les nations. Le royaume du 

Messie est un règne futur sur terre, mais la monarchie se développe 

actuellement de manière secrète et invisible, jusqu'au jour où Dieu 

révélera qui sont ses enfants : des millions d'hommes, de femmes et 

d'enfants de toutes nations, tribus, peuples et langues. 



 
 

La véritable Église est composée de croyants nés de nouveau, qui 

formeront la monarchie du royaume du Messie. Le gouvernement 

repose sur les épaules du Messie, mais il ne règne pas seul. Dans le 

dessein de Dieu de glorifier ses saints, il les a adoptés dans sa famille 

royale, un sacerdoce royal qui le connaît, le sert et l'adore. 

18. La parabole du banquet de mariage 

 Le royaume des cieux est semblable à un roi qui prépara un 

festin de noces pour son fils (Mt 22:2). 

La parabole des noces a le même enseignement que celle des 

vignerons. Par son incrédulité, Israël perd sa royauté, et des peuples 

de toutes les nations sont invités à le remplacer. Dans cette parabole, 

Dieu est le roi qui invite les invités (Israël) aux noces de son Fils, Jésus 

le Messie. La parabole met l'accent sur l'attitude des invités. Trop 

occupés par les affaires du monde, ils rejettent l'invitation. Le roi les 

juge indignes et dit à ses serviteurs d'aller inviter qui ils pourront 

trouver. Les croyants en Jésus ne sont pas seulement les invités de ce 

banquet messianique, qui aura lieu à son retour, en tant qu'Église 

ressuscitée et glorifiée, ils seront l'épouse qui règnera avec son époux 

(Ap 19:6-9, 21:2, 9-10). 

L'importance de l'Église, en ce qui concerne la royauté divine, réside 

dans le fait qu'elle est le peuple appelé de toute tribu et de toute nation 

à hériter de la monarchie du Messie. Toutes les paraboles de Matthieu 

25 (les demoiselles d'honneur, les talents, les brebis et les boucs) se 

rapportent à l'établissement du royaume lors du retour du Christ. 

Certaines demoiselles d'honneur n'étaient pas prêtes et n'ont pas 

accédé à la monarchie. Celles qui recevaient des talents étaient 

récompensées selon leur fidélité au service, mais l'une d'elles était 

exclue de la monarchie et jetée en enfer à cause de son manque de foi. 

Les brebis et les boucs étaient jugés et séparés selon leur attitude 

envers les frères du Messie (les chrétiens), ce qui témoigne de leur foi 

en Jésus, ou de leur manque de foi. Les chrétiens doivent faire du bien 

à tous, et plus particulièrement à ceux qui appartiennent à la famille de 

la foi (Ga 6:10). 

 



 
 

19. Les pharisiens fermaient la porte à la monarchie 

 Malheur à vous, rabbins et pharisiens hypocrites ! Vous 

fermez au nez des hommes la porte de la royauté céleste (la 

monarchie messianique). Vous n'y entrez pas, et vous 

empêchez ceux qui veulent y entrer (Mt 23:13). 

Les rabbins (enseignants juifs) et les pharisiens détenaient les clés de 

la monarchie. En enseignant la parole de Dieu, ils pouvaient permettre 

aux hommes de trouver la foi et d'accéder à la royauté, mais ils ont 

failli à leur mission d'enseigner fidèlement. Ils ne croyaient pas eux-

mêmes au Messie et persécutaient ceux qui voulaient le suivre. Jésus 

a donc donné les clés aux apôtres, et prêcher l'Évangile aux perdus est 

désormais la mission principale de l'Église. Ce sont ceux qui croient 

en Jésus et qui sont nés de nouveau qui accèdent à la royauté, comme 

Jésus l'a expliqué à Nicodème. À son retour, ils régneront avec lui sur 

terre (Ap 5:10). 

20. La parabole des dix vierges 

 En ce temps-là, la royauté du ciel sera semblable à dix vierges 

qui, ayant pris leurs lampes, sortirent à la rencontre de l’époux 

(Mt 25:1). 

Cette parabole, comme les autres de Matthieu 25, concerne le retour 

du Messie et constitue un avertissement pour les chrétiens (représentés 

ici par dix vierges) : se préparer. Cinq d’entre elles ne sont pas prêtes 

à son retour, et la porte des noces et du règne messianique est fermée. 

Lorsqu’elles demandent au Seigneur de l’ouvrir, il répond qu’il ne les 

connaît pas. Les vierges sages ne sont pas seulement des demoiselles 

d’honneur, elles sont l’épouse du Christ, ressuscitées et enlevées pour 

rencontrer leur Seigneur dans les airs. Les vierges non prêtes peuvent 

être comparées au serviteur infidèle à qui furent confiés les biens du 

Messie dans la parabole des talents. Il fut également rejeté. Tous les 

chrétiens ne sont pas authentiques. Les vrais croyants sont scellés du 

Saint-Esprit, symbolisé ici par l’huile. 

 

 

 



 
 

21. Les paraboles des sacs d'argent 

Elle (la royauté de Dieu) sera semblable à un homme qui partit 

en voyage ; il appela ses serviteurs et leur confia ses biens (Mt 

25:14). 

Cette parabole des sacs d'argent est similaire à celle des dix mines (Lc 

19,11-27), mais ici, au lieu d'un homme de noble naissance se rendant 

dans un pays lointain pour être nommé roi, il s'agit simplement d'un 

homme en voyage. Les deux paraboles parlent du Messie et de ses 

serviteurs (chrétiens). À son retour, le Messie règle ses comptes avec 

ses serviteurs, dont deux ont été fidèles et un infidèle. Il félicite les 

fidèles et dit : « Comme tu as été fidèle en peu de chose, je te confierai 

beaucoup. Entre dans la joie de ton Maître. » Dans l'Évangile de Luc, 

les fidèles sont chargés respectivement de dix et cinq villes. Dans 

Matthieu 24:47, le Maître récompense ses fidèles en leur confiant tous 

ses biens. Ils régneront avec le Christ. 

22. La parabole des brebis et des chèvres 

 Alors le roi dira à ceux qui seront à sa droite : Vous que mon 

Père a bénis, venez, et prenez possession de la royauté qu'il 

vous a préparée dès la création du monde (Mt 25:34). 

Le roi est le Messie, l'héritage est la monarchie que Dieu a préparée 

pour les justes (cf. Mt 20:23). Le dessein originel de Dieu pour le 

monde sera désormais accompli par ceux qui sont sauvés. L'humanité 

rachetée gouvernera le monde sous la forme de la monarchie 

messianique, comme l'avait prophétisé Daniel : « Alors la 

souveraineté, la puissance et la grandeur de tous les royaumes sous les 

cieux seront remises aux saints du Très-Haut » (Dn 7:27). Ils régneront 

sur la terre pendant mille ans (Ap 5:10, 20:6). Pour exprimer le règne 

ou l'autorité, « over » est une préposition préférable à « on ». Les 

saints ne vivront pas sur la terre pendant le millénium ; ils y régneront 

depuis la Nouvelle Jérusalem, dans le ciel (Ap 21:10-11). 

Cette parabole est notoirement difficile à interpréter. Pendant des 

siècles, les érudits ont eu du mal à l'harmoniser avec d'autres Écritures. 

Le premier indice est que Matthieu 24 et 25 traitent de la fin des temps, 

du retour du Messie sur terre, et non de la fin du monde. Ce passage 

est une parabole, comme les deux autres passages de ce chapitre, la 



 
 

parabole des dix vierges et celle des talents. Les brebis et les boucs 

symbolisent les justes et les méchants. Le bon berger, Jésus, explique 

comment il les distinguera et les jugera. Il ne parle pas du jugement du 

grand trône blanc qui aura lieu à la fin du monde. 

L'essentiel du passage concerne l'attitude des gens envers Jésus dans 

ce monde, illustrée par leur attitude envers ses frères. La parabole n'a 

rien à voir avec l'aide aux pauvres, comme on le présente souvent. 

Jésus a clairement indiqué qui étaient ses frères dans Matthieu 12:48-

50, lorsqu'il a dit : « Qui est ma mère, et qui sont mes frères ? » 

Désignant ses disciples, il a dit : « Ce sont ma mère et mes frères. Car 

quiconque fait la volonté de mon Père qui est dans les cieux, celui-là 

est mon frère, ma sœur et ma mère. » Cette parabole concerne les 

habitants de la Terre à la fin de la Grande Tribulation, au retour du 

Christ. Il y aura les élus, les vrais disciples de Jésus, et les autres, qui 

choisiront de se rallier à l'Antéchrist. 

Lorsque le Messie viendra dans sa gloire avec tous les anges, il siégera 

sur son trône glorieux, celui de son ancêtre David. En tant que roi, il 

juge, et son jugement commencera à son retour. Il est prémillénaire 

car les élus sont invités à prendre possession du royaume préparé pour 

eux depuis la fondation du monde. Deux événements majeurs se 

produiront à son retour : la résurrection et l’enlèvement des justes, et 

la défaite des nations rassemblées pour combattre le peuple de Dieu, 

Israël, à Jérusalem. C’est la séparation des brebis et des boucs qui a 

lieu ; les justes ressuscitent pour hériter du royaume, tandis que les 

méchants sont condamnés et détruits à la bataille d’Armageddon. 

Les disciples de Jésus ont peut-être pensé au prophète Joël, qui avait 

prophétisé que le Seigneur rassemblerait toutes les nations, les ferait 

descendre dans la vallée de Josaphat et les y jugerait (Joël 3:2, 12). 

Cette parabole concerne précisément ces nations. Pourquoi les nations 

conspirent-elles et les peuples complotent-ils en vain ? Les rois de la 

terre se dressent et les dirigeants se liguent contre le Seigneur et son 

Messie. Le Seigneur les réprimande dans sa colère et les terrifie dans 

sa fureur, en disant : « J’ai établi mon Roi sur Sion, ma montagne 

sainte » (Ps 2:1-2, 6). Tous les peuples seront divisés de cette manière 

dans les derniers jours. 



 
 

Jésus enseigne ici deux destinées : le châtiment éternel et la vie 

éternelle. Il existe deux sortes de personnes : les brebis et les boucs, 

les sauvés et les perdus, ceux qui se sont ralliés à Jésus et ceux qui ne 

se sont pas ; au lieu de cela, ils ont choisi l’Antéchrist. Le fondement 

du jugement réside dans leur attitude envers Jésus et ses frères. Les 

justes sont sauvés grâce à leur foi, ce qui engendre une affinité avec 

les frères de Jésus, ce qui a un résultat concret (Mt 10:41-42). Ils sont 

invités à venir hériter de la royauté messianique (cf. la bonne semence 

en Mt 13:43). Les boucs, qui viennent attaquer Jérusalem, ne se 

soucient pas de Jésus et de ses frères ; ils les combattent, les 

persécutent et les tuent. Ils n’aiment pas les frères de Jésus. Ils sont 

condamnés à l’enfer ; leur destin est désormais scellé (cf. l’ivraie en 

Mt 13:40-42). 

Les justes recevront leur récompense à la résurrection, tandis que 

beaucoup de méchants seront tués. Tous recevront leur condamnation 

à Harmaguédon et leur châtiment éternel après leur résurrection lors 

du jugement dernier. Il n'y aura pas besoin de longues procédures 

judiciaires avec procureurs et avocats. Le Seigneur sait tout, et sa 

décision sera sans appel. 

23. La parabole de la graine qui grandit 

 Il a également dit : « Voici à quoi ressemble la royauté de Dieu 

: un homme jette de la semence en terre » (Mc 4:26). 

Cette parabole parle de la semence qu'un homme jette en terre. Elle 

germe et pousse jour et nuit, produisant d'abord une tige, puis un épi 

plein de semence, puis, une fois mûre, la récolte. L'homme représente 

le Messie et, comme dans la parabole de l'ivraie, les graines qu'il sème 

sont les fils du royaume, auditeurs de la parole qui deviennent 

membres de sa famille royale. La graine qui grandit nous enseigne le 

chemin mystérieux par lequel un croyant naît de nouveau, mûrit et est 

finalement glorifié. Après sa nouvelle naissance en tant qu'enfants de 

Dieu, il se développe et devient fécond, et lorsque l'état de la récolte 

le permet, elle est moissonnée par le Messie lors de la résurrection des 

justes. Tout cela se déroule discrètement, bien loin de la manière dont 

les Juifs attendaient l'avènement du règne messianique. 

 



 
 

24. L'enquêteur qui n'était pas loin du royaume 

 Vous n’êtes pas loin du royaume de Dieu (la monarchie 

messianique) (Mc 12:34). 

Lorsque Jésus entendit la réponse sage d'un des scribes, il comprit sa 

sincérité et lui dit qu'il n'était pas loin du royaume. Il était proche 

d'entrer dans la monarchie messianique, ce groupe de croyants, la 

communauté qu'il construisait, qui régnerait un jour avec lui. Il n'y 

avait pas de royaume à proximité, mais il pourrait s'agir d'une 

métonymie : Jésus lui disait simplement qu'il n'était pas loin du 

Messie. 

25. Le chercheur qui n'est pas digne du royaume 

 Jésus répondit : Quiconque met la main à la charrue et regarde 

en arrière n'est pas apte à exercer la royauté de Dieu (la 

monarchie messianique) (Lc 9:62). 

Ce chercheur voulait dire au revoir à sa famille avant de suivre Jésus 

comme disciple. Dire au revoir à sa famille peut paraître innocent, 

mais combien de chercheurs se sont laissés distraire par leur famille 

ou leurs amis ? La décision de suivre Jésus doit être enthousiaste et 

témoigner d'un engagement ferme, sinon le chercheur n'est pas digne 

de servir dans la monarchie messianique. 

26. Le Père donne la royauté à ses enfants 

 N'aie pas peur, petit troupeau, car votre Père a trouvé bon de 

vous donner le royauté (Lc 12:32). 

Le groupe des disciples de Jésus n'était qu'un « petit troupeau », mais 

ils ne devaient pas avoir peur, car le Père a voulu leur conférer la 

royauté. Le Père les a prédestinés à être adoptés comme fils par Jésus-

Christ (Eph 1:5) et ils ont été scellés par le Saint-Esprit, garant de leur 

héritage (Eph 1:13-14). Ils ne devaient pas avoir peur ; ils sont 

membres de la famille royale. 

 

 



 
 

27. Festin dans la monarchie messianique 

L'un de ceux qui étaient à table avec lui, ayant entendu cela, 

dit à Jésus : Heureux celui qui sera à la fête dans le royaume 

de Dieu (la monarchie messianique) (Lc 14:15). 

L'invité juif a peut-être cru que seuls les Juifs pieux auraient le 

privilège de manger à la table du roi pendant le règne messianique, 

alors Jésus lui a enseigné par la parabole que de nombreux Juifs invités 

à ce banquet seraient jugés indignes de ce privilège et que d'autres de 

l'extérieur seraient amenés pour les remplacer. 

28. Ceux qui accèdent à la royauté subissent la violence 

 La Loi de Moïse et les Prophètes restèrent jusqu'à Jean. Depuis 

lors, la bonne nouvelle de la royauté divine (la monarchie 

messianique) était proclamée, et tous ceux qui y entraient étaient 

victimes de violence (Lc 16:16). 

La traduction ISV de ce verset difficile est logique. Elle interprète le 

grec comme signifiant « quiconque y entre est attaqué », plutôt que « 

quiconque y pénètre de force », comme le dit la plupart des 

traductions. La première traduction éthiopienne dit : « quiconque y 

entre est opprimé. » Personne, et encore moins tout le monde, ne peut 

pénétrer de force dans la monarchie messianique. Cf. Mt 11:12, où 

c'est le Messie qui est maltraité. 

29. Jésus confère la royauté à ses disciples 

 De même que mon Père m'a conféré la royauté, moi aussi je 

vous la confère, afin que vous mangiez et buviez à ma table 

dans ma royauté, et que vous soyez assis sur des trônes pour 

juger les douze tribus d'Israël (Lc 22:29-30). 

Jésus avait déjà annoncé à ses disciples que le Père avait été heureux 

de leur donner la royauté (Lc 12:32), et maintenant, lors du repas 

pascal, il leur annonce qu'il leur confie la royauté. Il confère le pouvoir 

royal à ses disciples, car ils seront sa monarchie durant son futur règne. 

Leur responsabilité particulière sera de juger ou de gouverner Israël 

lorsque Jésus siégera sur son trône glorieux lors du renouvellement de 

toutes choses (Mt 19:28). Israël, ayant perdu son droit à la royauté, 



 
 

sera parmi les sujets du royaume. Les disciples mangeront et boiront à 

la table du roi, et cette même promesse est faite à tous les saints 

victorieux (Ap 3:21). Le festin messianique ne doit pas être 

spiritualisé. Isaïe a dit que sur le mont Sion, le Seigneur préparerait un 

festin de mets succulents pour tous les peuples (toutes tribus, langues 

et nations) et engloutirait la mort pour toujours (Es 25:6-8). Les 

apôtres, en tant que Juifs, régneront sur Israël. D’autres chrétiens 

gouverneront probablement les nations d’où ils viennent ou où ils ont 

servi Dieu. 

30. L'entrée dans la monarchie se fait par la nouvelle 

naissance 

 Je te dis la vérité, si un homme ne naît de nouveau, il ne peut 

découvrir la royauté qui vient de Dieu (la monarchie 

messianique) … Jésus répondit : Je te dis la vérité, si un 

homme ne naît d’eau et d’Esprit, il ne peut entrer dans la 

royauté qui vient de Dieu (Jn 3:3, 5). 

Dans ce contexte, voir la royauté divine semble signifier la découvrir, 

avec le sens parallèle d'y entrer. Dieu confère la royauté aux croyants 

afin qu'un jour, ils règnent avec Christ. Le point d'entrée est la 

naissance d'en haut, par le Saint-Esprit, la nouvelle naissance dans la 

famille de Dieu (Jn 1:12). La nouvelle naissance est un statut, celui 

d'un véritable chrétien, d'un enfant adopté de Dieu et d'un héritier du 

royaume messianique. Entrer dans la royauté, c'est accéder à la 

monarchie, ce qui se produit par la naissance dans une famille royale. 

Nicodème, membre du Sanhédrin juif, a peut-être aspiré à régner avec 

le Messie lors de sa venue (Ex 19:6). L'idée d'entrer dans la royauté ne 

lui posait aucun problème, mais il était incertain quant à la naissance 

d'en haut, qui est l'accomplissement des prophéties d'Ézéchiel (Ez 

11:19-20 ; 36:25-27). 

31.  Le personnel de la monarchie messianique ne devrait pas 

se disputer sur des questions triviales 

 Car le royaume de Dieu (la monarchie messianique) n'est pas 

une question de manger et de boire, mais de justice, de paix et 

de joie, par le Saint-Esprit (Rm 14:17). 



 
 

Le contexte ici concerne la manière dont les chrétiens doivent gérer 

les lois alimentaires. Doivent-ils suivre les lois alimentaires juives, ou 

la monarchie messianique privilégie-t-elle des valeurs différentes ? 

Oui, la monarchie est synonyme de justice, de paix et de joie dans le 

Saint-Esprit, et dès lors, les chrétiens romains ne devraient pas ergoter 

sur les lois alimentaires. Certains prétendent que ce verset montre que 

le royaume de Dieu a déjà été inauguré, mais ce n'est pas le règne 

messianique qui a été inauguré, mais la monarchie. Les valeurs 

messianiques devraient guider les chrétiens dans leur comportement 

actuel. 

32. La monarchie messianique n’est pas seulement un 

discours, mais un pouvoir 

 Car la royauté de Dieu (la monarchie messianique) n’est pas 

une question de paroles, mais de pouvoir (1 Co 4:20). 

Jésus gouvernera le monde avec une verge de fer, et sa monarchie 

aussi (Ap 2:26-27). Paul souligne que, tout comme Jésus et sa 

monarchie gouverneront avec un pouvoir autoritaire plutôt que par la 

dispute, lui aussi, en tant que leur père, agira de même dans la situation 

actuelle s'ils ne répondent pas correctement à sa lettre. 

33. Les saints ont été sauvés de la domination des ténèbres de 

Satan et transférés dans la monarchie messianique 

 Rendons grâces au Père, qui vous a rendus capables d'avoir 

part au sort des saints dans la lumière. Il nous a délivrés de la 

domination des ténèbres et nous a fait accéder au royaume du 

Fils de son amour (Col 1:12-13). 

Dieu sauve son peuple du pouvoir obscur de Satan et lui permet de 

partager la monarchie messianique avec tous les saints, y compris ceux 

de l'AT. Une lumière si intense jaillira du trône glorieux du Messie 

que les nations du monde entier y seront attirées, mais pour l'instant, 

ce n'est qu'un héritage. En Christ, nous sommes sauvés, nous avons la 

vie éternelle, nos péchés sont pardonnés et nous sommes enfants de 

Dieu. Nous siégeons avec Christ au ciel et héritons de sa monarchie. 

Après la résurrection, nous entrerons dans son règne millénaire, 

caractérisé par la lumière extérieure et intérieure. 



 
 

34. Les collaborateurs de Paul ont à l’esprit la monarchie 

messianique 

Ce sont les seuls Juifs parmi mes collaborateurs pour le royaume 

de Dieu (la monarchie messianique) (Col 4:11). 

Emprisonné à Rome, Paul n'avait que trois collaborateurs juifs, ce qui 

était décevant pour lui. Paul proclamait sans cesse la royauté divine, 

le royaume messianique, qui était le but et la finalité de son œuvre. 

Tout son ministère consistait à amener les gens à une relation avec 

Jésus, à les sauver de leurs péchés, à les faire entrer dans la monarchie 

en tant qu'enfants de Dieu et à leur assurer un avenir glorieux dans le 

royaume messianique. Le point culminant vers lequel tend toute œuvre 

chrétienne. Il ne dit pas qu'ils travaillent pour l'Église, terme trop 

large ; leur service vise la monarchie messianique; ceux que Dieu 

appelle dans sa famille royale. 

35. Les saints héritent d'une monarchie inébranlable 

 C'est pourquoi, puisque nous recevons une royauté 

inébranlable, soyons reconnaissants, et rendons à Dieu un 

culte qui lui soit agréable, avec piété et avec crainte (Hé 

12:28). 

Recevoir la royauté équivaut à l'hériter. Les royaumes du monde 

s'écroulent et tombent, mais les saints posséderont une royauté 

inébranlable. Nous devons remercier Dieu de nous avoir établis 

dirigeants d'un monde qui bénéficiera d'un gouvernement stable et 

permanent sous la domination du Christ. 

36. Dieu a choisi les pauvres pour hériter de la monarchie 

 Écoutez, mes chers frères : Dieu n'a-t-il pas choisi les pauvres 

du monde pour qu'ils soient riches en la foi et héritiers de la 

royauté qu'il a promise à ceux qui l'aiment ? (Jc 2:5). 

La promesse peut faire référence aux béatitudes, notamment : Heureux 

les pauvres en esprit, car la royauté leur appartient (Mt 5:3). Ce sont 

les pauvres, et non les riches, qui répondent à l’Évangile et qui 

posséderont la royauté future de Dieu. 



 
 

37. L’Église est la monarchie sous le règne du Messie. 

Il (Jésus) a fait de nous une monarchie et des prêtres pour servir son 

Dieu et Père. À lui soient la gloire et la puissance pour toujours ! Amen 

(Ap 1:6). 

Jésus a fait de nous une monarchie, une maison royale, ceux qui 

régneront avec le Christ et serviront Dieu en tant que prêtres. La nation 

d’Israël était appelée à être un royaume de prêtres (Ex 19:6), mais elle 

a échoué. Les croyants sont un sacerdoce saint dès maintenant (1 Pi 

2:5), ils s’offrent à lui, le louent et intercèdent pour les autres.  

38. Les saints partagent les souffrances présentes et la royauté 

future 

Moi, Jean, votre frère et compagnon de souffrance, de royauté et de 

patience qui sont les nôtres en Jésus, j'étais sur l'île de Patmos à cause 

de la parole de Dieu et pour témoigner de Jésus (Ap 1:9). 

Jean a écrit l'Apocalypse alors qu'il était emprisonné sur l'île de 

Patmos, en raison de son témoignage chrétien et de son engagement 

envers la Bible. Il se considérait comme un frère et un collègue de ses 

frères chrétiens, tant dans les souffrances qu'ils endurent que dans leur 

statut commun au sein de la monarchie de Jésus. De nombreux 

chrétiens seront martyrisés lors de la tribulation à venir, et ils devront 

persévérer fidèlement jusqu'à la fin (Ap 6:9-11, 7:3, 12:17, 13:7-10, 

14:12, 16:6, 17:6, 18:20, 24, 20:4).  

39. Les saints régneront sur la terre 

Tu les as établis comme monarchie et prêtres pour servir notre Dieu, 

et ils régneront sur la terre (Ap 5:10). 

La royauté divine trouve son origine dans le ciel, mais le Messie et sa 

famille royale gouverneront ensemble la terre. Les saints constituent 

sa monarchie et auront l'autorité royale en servant d'intermédiaires 

entre Dieu et les sujets du royaume. Ils régneront sur la terre depuis 

leur demeure de la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2), apparaissant sur 



 
 

terre dans leurs corps ressuscités si nécessaire, tout comme Jésus l'a 

fait après sa résurrection. 


